
Briciole filosofiche 

 
1 

Ritratti di filosofi 

La filosofia come scienza rigorosa: la proposta teoretica di Edmund Husserl 

 

Edmund Husserl (1859-1938) scelse di dedicarsi alla filosofia dopo aver ascoltato, tra il 

1884 e il 1886, le lezioni di Franz Brentano (1838-1917): in quell’occasione, infatti, 

Husserl ebbe la convinzione che la filosofia fosse un rispettabile campo di lavoro e che 

potesse essere trattata nello spirito della scienza più rigorosa. 

Questa persuasione non verrà mai abbandonata dal filosofo tedesco, anzi, leggendo le 

sue opere, possiamo ancora oggi cogliere la passione di questa mente, passione che, 

giustamente, lo ha portato ad essere annoverato tra i maggiori esponenti della filosofia 

del scorso secolo. Husserl insegnò a Gottinga e a Friburgo, poi, con l’affermarsi del 

nazismo, lui che era di origine ebrea, fu radiato dall’università. Ebbe come allievi Max 

Scheler (1874-1928), Edith Stein (1891-1942) e Martin Heidegger (1889-1976). Le sue 

opere principali sono: Ricerche logiche (1900), La filosofia come scienza rigorosa (1911), Idee per 

una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica (1913), Meditazioni cartesiane (1928), La 

crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale (1954, postuma). Tra il 1938 e il 1939, 

il frate francescano Leo Van Breda riuscì a salvare l’enorme lascito del filosofo (circa 

40.000 pagine), portandolo a Lovanio e attendendo alla pubblicazione. 

 

Quanto detto poc’anzi sull’importanza di Brentano per Husserl, è confermato da Sofia 

Vanni Rovighi (Filosofia della conoscenza, ESD, Bologna 2007, pp. 324 e ss.), attenta 

studiosa del filosofo. La studiosa italiana, nella sua acuta analisi, ci dice che Husserl 

eredita alcune tesi dal suo maestro Brentano che non abbandonerà più. È possibile 

sintetizzare questa eredità in tre punti:  

 

 la filosofia come  scienza rigorosa  ciò si tradurrà in fenomenologia come 

metodo per una filosofia razionale e rigorosa delle essenze che si preoccupa di 

purificare i fenomeni psicologici dalle caratteristiche empiriche; 

 l’evidenza oggettiva come criterio di verità; 

 il concetto di intenzionalità  riguarda i «vissuti della coscienza»: si tratta di 

“qualcosa” di interno alla coscienza. 

 

Quando si parla “movimento fenomenologico” si fa riferimento a quel gruppo di 

studiosi che pubblicarono, a partire dal 1913, una serie di volumi nell’annuario di 

filosofia e ricerca fenomenologica, diretto dallo stesso Husserl. La fenomenologia è 

intesa come un ritorno alle cose: questo lasciar ritorno ha lo scopo di cogliere le “cose” 

sotto l’aspetto che più interessa la coscienza umana (le essenze). Occorre liberarsi da 



Briciole filosofiche 

 
2 

tutte le opinioni preconcette (sospensione del giudizio o epoché). Il filosofo, per cogliere 

tale essenza compie una riduzione eidetica, cioè prescinde dal fatto che l’oggetto 

possegga un’esistenza reale. 

 

 

Analisi della posizione di Husserl 

 

Di grande importanza – per comprendere la riflessione di Husserl – è il concetto di 

evidenza come presenza oggettiva: esso, infatti, sta alla base della sua filosofia 

fenomenologica, il cui metodo è sintetizzato dal motto «zu den Sachen selbst!» (=Andare alle 

cose stesse!). Quando nelle Logische Untersuchungen espone la nozione di evidenza, Husserl 

osserva che l’evidenza ha la caratteristica del fondamento primo, essendo l’ultima base 

(nel processo a ritroso della coscienza critica) cui si perviene nell’indagine sulla verità: 

l’evidenza – spiega Husserl – è l’autorità ultima in ogni questione concernente la 

conoscenza. La conoscenza si perfeziona però nel giudizio, nell’affermazione veritativa: 

il giudizio è il locus veritatis. Queste posizioni sembrano avvicinare Husserl al realismo 

gnoseologico, secondo cui il giudizio “mette” insieme delle essenze e risulta vero quando 

tale “connessione” corrisponde alla realtà esterna esperita. Tuttavia, se teniamo presente 

il concetto di intenzionalità di cui sopra e gli sviluppi del metodo fenomenologico, 

notiamo una caduta in una sorta di illusione della purezza: è proprio da questo obiettivo, 

infatti, che nasce l’esigenza della «epoché», cioè della «volontaria messa tra parentesi delle 

certezze riguardanti il mondo empirico, il mondo dei fatti, le realtà contingenti, insomma 

tutto ciò che costituisce la tesi naturale o certezza spontanea della gente. La 

fenomenologia non nega queste certezze, ma nemmeno le convalida, perché ciò 

equivarrebbe – scrive Husserl – a ricadere nel “dogmatismo realista” o “realismo 

dogmatico” (secondo la denuncia di Kant); e così viene messa fuori gioco gran parte 

della certezza riguardante la realtà» (A. Livi, Il principio di coerenza, Armando, Milano 1997, 

p. 70). Leggiamo quanto scrive lo stesso Husserl: 

 

«In questo modo, rispetto ad ogni atto che avevo effettuato ingenuamente, posso 

effettuare una epoché “fenomenologica”, come possiamo dire già qui in un senso 

preliminare […]. Io posso assumere l’atteggiamento dello spettatore interessato 

teoreticamente al vissuto egologico fenomenologicamente puro, e divento tale mediante 

una epoché che nega a tutti gli oggetti tematici dei rispettivi atti l’interesse relativo alla 

validità. E, ovviamente, in questo consiste la messa fuori circuito fenomenologica» (E. 

Husserl, Filosofia prima. Teoria della riduzione fenomenologica, Rubbettino, Soveria Mannelli 

2007, pag. 140). 

 

La fenomenologia si presenta, quindi, come uno studio dei vissuti della coscienza, presi 

come assoluti che trascendono la realtà esterna. 



Briciole filosofiche 

 
3 

Con questo metodo, Husserl cade nel circolo vizioso del problema critico: non accettare 

nulla di previo alla ricerca, in uno sforzo ad oltranza che pretende di vagliare tutto, 

convinto di riuscire così a trovare un punto di partenza puro. Bisogna «sospendere – 

come spiega molto bene Vanni Rovighi – il giudizio su tutto quello che ci dicono le 

dottrine filosofiche storicamente esistenti, su tutto quello che ci insegnano le scienze, su 

tutto quello che ognuno di noi deve affermare e presupporre per condursi praticamente: 

cioè l’esistenza di un mondo di cose esistenti nello spazio e nel tempo. Questo 

atteggiamento è chiamato da Husserl epoché e ha qualche analogia vuoi col dubbio 

scettico (dal quale prende il nome), vuoi, specialmente, col dubbio metodico cartesiano». 

Si tratta di «prescindere da certe persuasioni nella costruzione della filosofia, si tratta di 

metterle fra parentesi di non metterle a fondamento della costruzione filosofica. Non è 

che l’uomo filosofante debba mettersi, come uomo, a dubitare dell’esistenza del mondo: 

deve semplicemente non dedurre nessuna proposizione filosofica dalla persuasione 

dell’esistenza del mondo, poiché a fondamento della costruzione filosofica va messo 

soltanto ciò che è intuito, ciò che indubitabilmente evidente. Ora non solo non è 

assolutamente evidente per esempio che i corpi siano costituiti di molecole, atomi ecc., 

ma non è indubitabilmente evidente neppure che esista, indipendentemente dalla 

coscienza, il mondo in cui credo e debbo credere nella mia vita pratica. È assolutamente 

evidente che questo mondo è presente alla coscienza, che appare: dunque ciò la cui 

esistenza è assolutamente evidente è la coscienza a cui appare tutto ciò che appare, è il 

cogito coi suoi cogitata» (Filosofia della conoscenza, cit. pag. 329). Ma leggiamo ancora quello 

che dice Husserl: 

 

«Applichiamo all’oggetto, per così dire, una parentesi che lo mette fuori circuito, un indice 

che dice: qui voglio inibire ogni validità, ogni interesse al valore e così via, voglio far 

valere l’oggetto soltanto come elemento intenzionale del suo atto, dell’atto che gli 

attribuisce validità; voglio interessarmi soltanto all’atto e a ciò che esso stesso pone come 

oggetto, caratterizzato tematicamente in questo modo determinato. Se procedo in questa 

maniera, dispongo della componente soggettiva fenomenologicamente pura e, in essa, del 

suo oggetto nella forma di validità modificata di mero oggetto intenzionale del proprio 

atto. Pertanto, non è che io diventi cieco nei confronti dell’oggetto come in una specie di 

autoipnosi (addirittura come se, passando alla messa fuori circuito del mondo intero, 

diventassi cieco nei suoi confronti); al contrario, io continuo a vedere tutto. Tuttavia, nella 

scissione dell’io, vengo appunto costituito, al contempo, come semplice vedente e come 

soggetto che esercita una pura conoscenza di sé; e tutto ciò che è semplicemente visto 

esiste entro la modificazione della parentesi, ed visto in quanto è posto tra parentesi» (E. 

Husserl, Filosofia prima. Teoria della riduzione fenomenologica, cit. pag. 143). 

 

Il «mondo della vita quotidiana» viene messo fuori gioco perché incapace, secondo 

Husserl, di fondare un sapere ed è lontano, dunque, da quella purezza della costruzione 



Briciole filosofiche 

 
4 

filosofica a cui egli aspira come filosofo. Vi è in questo una netta cesura tra il mondo delle 

cose e lo spirito dell’uomo che conosce: ciò che conta è la coscienza e i suoi contenuti. 

 

Tuttavia, come già detto, l’atteggiamento critico non può essere radicale, nel senso che 

non può prescindere dal presupposto dell’esperienza originaria della realtà esterna. 

 

 

Giovanni Covino 

Per eventuale citazione: https://bricioledifilosofia.com/ 

 


