Briciole filosofiche

Ritratti di filosofi

La filosofia come scienza rigorosa: la proposta teoretica di Edmund Husserl

Edmund Husserl (1859-1938) scelse di dedicarsi alla filosofia dopo aver ascoltato, tra il
1884 e il 18806, le lezioni di Franz Brentano (1838-1917): in quell’occasione, infatti,
Husserl ebbe la convinzione che la filosofia fosse un rispettabile campo di lavoro e che
potesse essere trattata nello spirito della scienza piu rigorosa.

Questa persuasione non verra mai abbandonata dal filosofo tedesco, anzi, leggendo le
sue opere, possiamo ancora oggi cogliere la passione di questa mente, passione che,
giustamente, lo ha portato ad essere annoverato tra i maggiori esponenti della filosofia
del scorso secolo. Husserl insegno a Gottinga e a Friburgo, poi, con laffermarsi del
nazismo, lui che era di origine ebrea, fu radiato dall’'universita. Ebbe come allievi Max
Scheler (1874-1928), Edith Stein (1891-1942) e Martin Heidegger (1889-1976). Le sue
opere principali sono: Ricerche logiche (1900), La filosofia come scienza rigorosa (1911), Idee per
una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica (1913), Meditazioni cartesiane (1928), La
crisi delle scienze enropee e la fenomenologia trascendentale (1954, postuma). Tra il 1938 e il 1939,
il frate francescano L.eo Van Breda riusci a salvare ’enorme lascito del filosofo (circa

40.000 pagine), portandolo a Lovanio e attendendo alla pubblicazione.

Quanto detto poc’anzi sullimportanza di Brentano per Hussetl, ¢ confermato da Sofia
Vanni Rovighi (Filosofia della conoscenga, ESD, Bologna 2007, pp. 324 e ss.), attenta
studiosa del filosofo. Ia studiosa italiana, nella sua acuta analisi, ci dice che Husserl
eredita alcune tesi dal suo maestro Brentano che non abbandonera pit. E possibile

sintetizzare questa eredita in tre punti:

e la filosofia come scienza rigorosa = cio si tradurra in fenomenologia come
metodo per una filosofia razionale e rigorosa delle essenze che si preoccupa di
purificare i fenomeni psicologici dalle caratteristiche empiriche;

e Jevidenza oggettiva come criterio di verita;

e il concetto di intenzionalita => riguarda i «vissuti della coscienza»: si tratta di

“qualcosa” di interno alla coscienza.

Quando si parla “movimento fenomenologico” si fa riferimento a quel gruppo di
studiosi che pubblicarono, a partire dal 1913, una serie di volumi nell’annuario di
filosofia e ricerca fenomenologica, diretto dallo stesso Husserl. L.a fenomenologia ¢
intesa come un ritorno alle cose: questo lasciar ritorno ha lo scopo di cogliere le “cose”

sotto l'aspetto che piu interessa la coscienza umana (le essenze). Occorre liberarsi da




Briciole filosofiche

tutte le opinioni preconcette (sospensione del giudizio o epoché). 1l filosofo, per cogliere
tale essenza compie una riduzione eidetica, cio¢ prescinde dal fatto che l'oggetto

possegga un’esistenza reale.

Analisi della posizione di Husserl

Di grande importanza — per comprendere la riflessione di Husserl — ¢ il concetto di
evidenza come presenza oggettiva: esso, infatti, sta alla base della sua filosofia
tenomenologica, il cui metodo ¢ sintetizzato dal motto «zu den Sachen selbsty (=Andare alle
cose stesse!). Quando nelle Logische Untersuchungen espone la nozione di evidenza, Hussetl
osserva che 'evidenza ha la caratteristica del fondamento primo, essendo 'ultima base
(nel processo a ritroso della coscienza critica) cui si perviene nell'indagine sulla verita:
I'evidenza — spiega Husserl — ¢ lautorita ultima in ogni questione concernente la
conoscenza. La conoscenza si perfeziona pero nel giudizio, nell’affermazione veritativa:
il giudizio ¢ il Jocus veritatis. Queste posizioni sembrano avvicinare Husserl al realismo
gnoseologico, secondo cui il giudizio “mette” insieme delle essenze e risulta vero quando
tale “connessione” corrisponde alla realta esterna esperita. Tuttavia, se teniamo presente
il concetto di intenzionalita di cui sopra e gli sviluppi del metodo fenomenologico,
notiamo una caduta in una sorta di #usione della purezza: ¢ proprio da questo obiettivo,
infatti, che nasce l'esigenza della «gpoché», cioe della «volontaria messa tra parentesi delle
certezze riguardanti il mondo empirico, il mondo det fatti, le realta contingenti, insomma
tutto cio che costituisce la tesi naturale o certezza spontanea della gente. lLa
fenomenologia non nega queste certezze, ma nemmeno le comvalida, perché cio
equivarrebbe — scrive Husserl — a ricadere nel “dogmatismo realista” o “realismo
dogmatico” (secondo la denuncia di Kant); e cosi viene messa fuori gioco gran parte
della certezza riguardante la realta» (A. Livi, I/ principio di coerenza, Armando, Milano 1997,
p. 70). Leggiamo quanto scrive lo stesso Husserl:

«In questo modo, rispetto ad ogni atto che avevo effettuato ingenuamente, posso
effettuare una epoché “fenomenologica”, come possiamo dire gia qui in un senso
preliminare [...]. Io posso assumere Datteggiamento dello spettatore interessato
teoreticamente al vissuto egologico fenomenologicamente puro, e divento tale mediante
una epoché che nega a tutti gli oggetti tematici dei rispettivi atti 'interesse relativo alla
validita. E, ovviamente, in questo consiste la messa fuori circuito fenomenologica» (E.
Hussertl, Filosofia prima. Teoria della riduzione fenomenologica, Rubbettino, Soveria Mannelli
2007, pag. 140).

La fenomenologia si presenta, quindi, come uno studio dei vissuti della coscienza, presi

come assoluti che trascendono la realta esterna.




Briciole filosofiche

Con questo metodo, Husserl cade nel circolo vizioso del problema critico: non accettare
nulla di previo alla ricerca, in uno sforzo ad oltranza che pretende di vagliare tutto,
convinto di riuscire cosi a trovare un punto di partenza puro. Bisogna «sospendere —
come spiega molto bene Vanni Rovighi — il giudizio su tutto quello che ci dicono le
dottrine filosofiche storicamente esistenti, su tutto quello che ci insegnano le scienze, su
tutto quello che ognuno di noi deve affermare e presupporre per condursi praticamente:
cio¢ lesistenza di un mondo di cose esistenti nello spazio e nel tempo. Questo
atteggiamento ¢ chiamato da Hussetl e¢poché e ha qualche analogia vuoi col dubbio
scettico (dal quale prende il nome), vuoi, specialmente, col dubbio metodico cartesiano.
Si tratta di «prescindere da certe persuasioni nella costruzione della filosofia, si tratta di
metterle fra parentesi di non metterle a fondamento della costruzione filosofica. Non ¢
che 'uvomo filosofante debba mettersi, come uomo, a dubitare dell’esistenza del mondo:
deve semplicemente non dedurre nessuna proposizione filosofica dalla persuasione
dell’esistenza del mondo, poiché a fondamento della costruzione filosofica va messo
soltanto cio che ¢ intuito, cio che indubitabilmente evidente. Ora non solo non ¢
assolutamente evidente per esempio che i corpi siano costituiti di molecole, atomi ecc.,
ma non ¢ indubitabilmente evidente neppure che esista, indipendentemente dalla
coscienza, il mondo in cui credo e debbo credere nella mia vita pratica. E assolutamente
evidente che questo mondo ¢ presente alla coscienza, che appare: dunque cio la cui
esistenza ¢ assolutamente evidente ¢ la coscienza a cui appare tutto cio che appare, ¢ il
cogito coi suoi cogitatay (Filosofia della conoscenza, cit. pag. 329). Ma leggiamo ancora quello
che dice Husserl:

«Applichiamo all’oggetto, per cosi dire, una parentesi che lo mette fuori circuito, un indice
che dice: qui voglio inibire ogni validita, ogni interesse al valore e cosi via, voglio far
valere Poggetto soltanto come elemento intenzionale del suo atto, dell’atto che gli
attribuisce validita; voglio interessarmi soltanto all’atto e a cio che esso stesso pone come
oggetto, caratterizzato tematicamente in questo modo determinato. Se procedo in questa
maniera, dispongo della componente soggettiva fenomenologicamente pura e, in essa, del
suo oggetto nella forma di validita modificata di mero oggetto intenzionale del proprio
atto. Pertanto, non ¢ che io diventi cieco nei confronti dell’oggetto come in una specie di
autoipnosi (addirittura come se, passando alla messa fuori circuito del mondo intero,
diventassi cieco nei suoi confronti); al contrario, io continuo a vedere tutto. Tuttavia, nella
scissione dell’io, vengo appunto costituito, al contempo, come semplice vedente e come
soggetto che esercita una pura conoscenza di sé; e tutto cio che ¢ semplicemente visto
esiste entro la modificazione della parentesi, ed visto in quanto ¢ posto tra parentesi» (E.

Hussetl, Filosofia prima. Teoria della riduzione fenomenologica, cit. pag. 143).

Il «mondo della vita quotidiana» viene messo fuori gioco perché incapace, secondo

Husserl, di fondare un sapere ed ¢ lontano, dunque, da quella purezza della costruzione




Briciole filosofiche

flosofica a cui egli aspira come filosofo. Vi ¢ in questo una netta cesura tra il mondo delle

cose e lo spirito dell'uomo che conosce: cio che conta ¢ la coscienza e 1 suoi contenuti.
Tuttavia, come gia detto, latteggiamento critico non puo essere radicale, nel senso che

non puo prescindere dal presupposto dell’esperienza originaria della realta esterna.

Giovanni Covino

Per eventuale citazione: https://bricioledifilosofia.com/




